Jaargang 94 « Nummer 1

Leed aan het kruis

Toen en nu

Liedbespreking

Het lied ‘O liefde die verborgen zijt’ is
opgenomen als Lied 561 in het Liedboek -
Zingen en bidden in huis en kerk (2013) en
stond daarvoor als Gezang 176 in het Liedboek
voor de kerken (1973). Het is een bekend lied,
maar wie het goed bekijkt, ontdekt dat er
meer diepgang in schuilgaat dan in eerste
instantie lijkt.

Jeroen de Haan

‘Dit lied heb ik zonder directe aanleiding geschreven, ge-
woon als dagelijkse krantenlezer. Zo opent Jan Willem
Schulte Nordholt zijn bijdrage in het Compendium bij het
Liedboek voor de kerken. Dat is niet de eerste bron die je ver-
wacht bij het lezen van Schulte Nordholts liedtekst ‘O liefde
die verborgen zijt’. Hij voegde daar overigens wel direct bij
‘en met de vermaarde tekst van Pascal in gedachten Jésus
sera en agonie jusqu’d la fin du monde: il ne faut pas dormir
pendant ce temps-la. Jezus zal in doodsstrijd zijn, zal hevig
lijden, tot het einde van de wereld: men zal niet slapen gedu-
rende die tijd’.

Tegen die achtergrond dient deze liedtekst gezongen en ge-
lezen te worden. Uitdrukkelijk schrijf ik zingen en lezen’
omdat deze tekst waarschijnlijk wel om overdenking vraagt
wanneer je hem voor de eerste keer zingt of leest.

De tekst

Direct al in de eerste strofe kun je belangrijke vragen stel-
len. Wat kan ik mij voorstellen bij een ‘eeuwigheid’? En wat
is een ‘diepe stilte’? Eerlijk gezegd: niets. Schulte Nordholt
dicht in één zin deze bijna ondoorgrondelijke woorden: ‘O
liefde die verborgen zijt in diepe stilten eeuwigheid’. Het her-
innert aan 1 Johannes 4:9: ‘Hierin is de liefde Gods jegens
ons geopenbaard, dat God zijn eniggeboren Zoon gezonden
heeft in deze wereld, opdat wij zouden leven door Hem.’
Wanneer ik de eerste strofe verder lees, wordt het verhaal
op mij, op ons, op de wereld betrokken: ‘erbarm u over ons
bestaan, het wordt verraden en verdaan.’

Langer nadenkend over deze tekst vormt ‘in diepe stilten
eeuwigheid’ eigenlijk een mysterie. Want, en dan laat ik mijn
oog al een beetje op de tweede strofe vallen, het gaat hier
over de kruisiging van Jezus Christus op Goede Vrijdag. Met
die gebeurtenis in het vizier wordt de ‘liefde die verborgen
zijt’ pijnlijk duidelijk. Het Kyrie ‘erbarm u over ons bestaan’
beaamt dat ‘het wordt verraden en verdaan’.

Die roep om ontferming geldt voor de gekruisigde liefde
Gods alsook voor onze wereld hier en nu. Want de kranten-
berichten liegen er niet om.

Er gaat een bestaan verloren. Dat is de opening van de twee-
de strofe: ‘Hoe achtloos in ons midden wordt het kostbaar
mensenbloed gestort’. Dat gaat vandaag de dag nog steeds
door.

Het ‘kostbaar mensenbloed’ doet me ook direct denken
aan Psalm 72, waar de vierde strofe afsluit met ‘Hun bloed
is kostbaar in zijn ogen.” Schulte Nordholt kende die tekst;
sterker nog, hij was degene die deze berijming dichtte.

De tweede helft van deze strofe vervolgt ‘en in het onbarm-
hartig licht het kruis des Heren opgericht.’ Het gebeuren aan
het kruis geschiedt in onbarmhartig licht. Het is een praktijk
die het licht niet kan verdragen.

Daar gaat een dubbelheid in schuil, omdat de Zoon van God

19




20

naar de wereld is gezonden om ons te bevrijden. Daarvoor
moest Hij lijden aan het kruis, en wordt achteloos in ons
midden het mensenbloed gestort. Door deze tekst worden
wij ook toeschouwers die bij dat kruis staan. Die dubbelheid
is enerzijds Gods verlossende daad, anderzijds zijn wij nog
steeds getuigen van kruizen die dagelijks in onbarmhartig
licht worden opgericht. Nog dagelijks gaan er levens verlo-
ren.

De derde strofe borduurt verder op wat in de voorgaande
strofe(n) aan de orde is: ‘De minsten van de mensen zijn daar
uitgestrekt in angst en pijn’. Dat is een gedachte aan Mat-
tells 25:24, “Voorwaar, Ik zeg u, in zoverre
gij dit aan één van de minsten niet gedaan
hebt, hebt gij het ook aan Mijj niet gedaan.’
Jezus stelt zich hiermee gelijk aan mensen.
Wie het ‘uitgestrekt in angst en pijn’ meer
letterlijk wil nemen, ziet de gekruisigde
hangen.

De tweede helft van deze strofe vervolgt met
“Tot aan het eind der wereld lijdt Christus
in hun verlatenheid.” Daarin klinkt Psalm
22: 2 door ‘Mijn God, mijn God, waarom
hebt Gij mij verlaten, verre zijnde van mijn
verlossing, bij de woorden van mijn jam-
merklacht?” Ook de tekst van de eerder ge-
noemde filosoof en theoloog Blaise Pascal
(1623-1662) horen we: ‘Jezus zal in doods-
strijd zijn, zal hevig lijden, tot het einde van
de wereld’. Hoe treffend is het vervolg dat
Pascal schrijft ‘men zal niet slapen gedu-
rende die tijd.

Met wederom die krantenberichten voor
ogen, lijkt de wereld nog in een diepe slaap. Wanneer de
klemtoon komt te liggen op het woord ‘lijdt’, aan het einde
van de derde regel, valt mijns inziens daaruit op te maken
dat Christus tot op de dag van vandaag dus nog steeds lijdt.
Christus, als mens onder de mensen.

‘O liefde uit de eeuwigheid, die met ons mens geworden zijt’,
zo opent de vierde strofe. Die menswording staat beschreven

Jan Willem Schulte Nordholt (1920-1995) in
1967. Foto: Rijksuniversiteit Leiden

in Matteiis 1:23: “Zie de maagd zal zwanger worden en een
zoon baren, en men zal Hem de naam Immanuél geven, het-
geen betekent: God met ons.” Zo staat ‘God met ons’ voor de
liefde uit de eeuwigheid. Aan die liefde vertrouwen wij onze
bede toe: ‘laat ons niet alleen in al het duister om ons heen.’
Duister, het teken van totale verlatenheid.

De vijfde strofe is het vervolg op de vierde. De opening ‘op-
dat’ is bijna voorwaardenscheppend: ‘laat ons niet alleen,
opdat wij U niet verlaten’. Eigenlijk staat daar ook: zonder U
kunnen wij het niet.

De tweede helft vervolgt: ‘maar bij U zijn in al de pijn waar-
mee de mensen mensen zijn.” Dat is
een opgave die menselijkerwijs niet
te volbrengen is. Wanneer we dit
zien vanuit het perspectief dat ‘God
met ons’ als mens onder de mensen
is, dan is dit een ‘met ontferming be-
wogen-zijn’ richting de medemens.

Schulte Nordholts
persoonlijke achtergrond

In een In memoriam Jan Willem
Schulte Nordholt' schreef Wim
Pendrecht?:

In een verantwoording tot zijn
‘Verzamelde Gedichten’ schreef
Schulte Nordholt: Ik ben aanwe-
zig in mijn gedichten, zij tekenen
namelijk nauwkeurig, verbeeld ik
mij, mijn levensloop. Zij vertellen,
verbeeld ik mij, hoop ik, als in een
spiegel, wat in mijn leven de essentialia waren, de waar-
achtige angsten en vreugden.” Ook in zijn meer functionele
poézie, zijn gedichten om te zingen, zijn kerkliederen dus,
was Schulte Nordholt altijd vertellend aanwezig. [...] In
dezelfde verantwoording schrijft de auteur even verder: Tk
heb er een soort onverschilligheid tegenover alle dogma-
tiek aan overgehouden en een diepe bewondering voor de
taal van de oude joodse boeken en van de oude Kerk, een

¢ * Maart 2025



Jaargang 94 « Nummer 1

taal zo open dat ze daarom ook wel heilige schrift genoemd
mag worden. Misschien wel de heiligste van alle heilige
schriften waarmee wij mensen de ruimten om ons heen
verkennen. Dat is een kwestie van geloof.’

Eveneens in dit In memoriam schreef Pendrecht dat Schulte
Nordholt tot de ontdekking kwam dat de taal van de traditie
geen gesloten systeem van een ver verleden vertegenwoordig-
de, maar dat dlle taal openstond voor nieuwe vergezichten en
visioenen.

Het onderstreept die dubbelheid van het toen en nu, zoals die
in het lied doorklinkt.

De melodie

De hypodorische melodie straalt rust uit. Dat komt door de
keuze van deze modus en door de gaande beweging van de
melodie, welke zich stapsgewijs voortbeweegt. Een enkele
tertssprong onderbreekt deze beweging.

De eerste regel beweegt zich voornamelijk boven de tonica. De
tweede regel vervolgt met het verder aftasten van het gebied
boven de tonica, om vervolgens in de derde regel, die zich nog
steeds boven de tonica afspeelt, de noot ‘es’ aan te doen. Naast
het feit dat deze noot de hoogste is in dit melodische verhaal,
fungeert deze ook als een emotioneel hoogtepunt. Zo stapsge-
wijs als de melodie naar die noot toe werkt, zo daalt deze ook
stapsgewijs af. In de laatste regel komt de melodie weer tot rust
door eenzelfde slotformule als in de eerste regel.

Witte Donderdag of Goede Vrijdag?

Lied 561 is ondergebracht in de rubriek ‘Veertigdagentijd’.
Gezien de thematiek is het een lied dat meer geént is op
de Witte Donderdag en Goede Vrijdag vanwege het in de
onvoltooid tegenwoordige tijd gedichte ‘achtloos uitstor-
ten van mensenbloed’ en het kruis dat wordt opgericht, en
evenzeer vanwege de resonantie van Psalm 22.

Natuurlijk heeft dit lied ook zeggingskracht in de veertig-
dagentijd, maar dan mist het mijns inziens dat aanhaken
bij de thematiek zoals die juist op Witte Donderdag en
Goede Vrijdag aan de orde is.

Tenslotte

Door dit lied worden wij meegenomen in het verhaal. Wij
staan als het ware bij het kruis en aanschouwen het gebeu-
ren. De tekst vraagt om overwegen en heroverwegen.
Hijleed aan hetkruis, maar hetis ook in breder perspectief:
het leed aan het kruis. Wij staan ermee oog in oog. Oog in
oog met die Ene, maar ook ten opzichte van de wereld.
Wij zingen ons dit lied te binnen. Dat maakt dat wij ook
verantwoordelijk zijn voor die wereld, voor dit univer-
sum.

Met de melodie die Willem Retze Talsma componeerde,
heeft dit lied een meditatief karakter gekregen. Het laat de
tekst goed tot zijn recht komen. Rest ons om de wereld tot
recht te laten komen... (>

'Organist & Eredienst, Maandblad voor de Gereformeerde Organistenvereniging, 1995, nummer 10, pag. 204

2Wim Pendrecht is het pseudoniem van Cornelis Willem van der Neut (1930-2014)
3Uitgeverij De Prom, Baarn, 1989

21




